# حقیقت وحی، تجربهٔ دینی یا عرفانی؟

محمدحسن قدردان قراملكي "

#### چکیده

مقاله ذبل به تحلیل وحی از منظر تجربهٔ دبنی و عرفانی می پردازد. نگارنده، نخست بهصورت مقدّمه به چهار رهیافت ذیل از وحی اشـــاره مىكنك: ١. روانشناختى؛ ٢. جامعه شناختى؛ ٣. تجربه معرفتى (فلاسفه)؛ ۴. معرفتی و زبانی (متکلّمان)؛ سپس دیدگاه همسانانگاری و حی و تجربهٔ دینی با تعریف تجربهٔ دینی و تقسیم آن به ذاتیگرا و ساختیگرا تـحلیل و نقد میشود. در نقد آن به نکاتی چون لزوم ثنزّل وحی به تجربهٔ عـادی، غیراًسمانی انگاشتن و حی، تکثّر ادبان به عدد تکثّر تجارب دینی و تعمیم نبوّت اشاره خواهد رفت. قسمت دوم مقاله به رویکرد عارفان از وحسی اختصاص دارد. در ابن قسمت، نگارنده با بهرهگیری از اصول و مسبانی عرفانی به تبیین وحی می پردازد و تأکید میکند کـه حـقیقت وحـی نـزد عارفان، تجربه است؛ امّا نه از قسم تجربهٔ دینی؛ بلکه نوعی تجربهٔ الوهی خاص که مبدأ و پیشینهٔ آن به عالم عقول و مقام واحدیّت و صادر اوّل بر میگردد و در واقع، وحی مخصوصاً وحی پیامبر اسلام تجربه دوم و ب عبارت دقیق تر ظهور تجربهٔ وحیانی پیامبر در عالم عقول است که با نزول عین ثابته پیامبر از حقیقت محمّدتِه و صعود دوبـاره و اتّـصـال بــه آن تحقّق مي يابد.

واژگان کلیدی: تجربهٔ دبنی، تجربهٔ عرفانی، وحی، نـزول وحی، ظهور و تجلّی، تمثّل، حقیقت محمّدیّه، اعیان ثابته.

#### مقذمه

از آنجاکه انسان و ابزار شناخت وی به عالم مادّه تعلّق دارد، از درک و شسناخت عالم فسرامادّه ناتوان است؛ بدین سبب انسان در برابر حقایق غیبی که پیامبران آنها را برای انسان مطرح میکنند، مقاومت کرده، از مدّعی ارتباط با عالم غیب، خواستار مدرک و دلیل است.

مسألهٔ «وحی» او چگونگی ارتباط پیغمبر با عالم غیب و دریافت وحی از مقولات غیبی است که شناخت کنه آن برای انسان مقدور نیست. عارفانی که خود در وادی غیب سیر و سلوک میکنند، از درک حقیقت وحی اظهار ناتوانی

میکنند. علاّمه طباطبایی، وحی را «شعور مرموز» مینامد و کتاب خویش را به همین نام میخواند. امام خمینی، تصوّر وحی را برای انسان ناممکن میداند. ۲ دلیل این اظهار ناتوانی مشخّص است؛ چرا که تصوّر امری که خود انسان درک و تجربهای از آن ندارد، مشکل است؛ بنابراین باید گفت:

تا نگردی آشنا زین پرده بویی نشـنوی

گوش نامحرم ندارد جای پیغام سروش با وجود این، ذهن فعّال و سیّال انسان، اجازهٔ سکوت و ناتوانی در تحلیل وحی به خود راه نمی دهد، و بر حسب پیش فرضها و پیش دانستههای خود به تفسیر وحی می پردازد که ما در این جا به صورت مختصر به این تحلیلها اشاره کرده، سپس به تفصیل به مقایسه و تحلیل تجربهٔ دینی و وحی خواهیم پرداخت.

# 🗅 اشارهای به رهیافتهای گوناگون وحی

رهیافتهای ذیل در تفسیر وحی قابل تأمّل است:

## ۱. رهیافت روانشناختی

برخی از خاورشناسان بر این اعتقادند که وحی، محصول اعتقادات ضمیر ناخوداگاه و باطنی پیامبران است. پیامبران که انسانهای والا و وارستهای بودند، به هدایت مردم علاقهای خاص داشتند و مدام در تفکریافتن راهکارهای متناسب برای نجات بشر از بت پرستی و امیال دنیایی و نفسانی بودند.

با مرور زمان و تراکم حالات پیشین، پیامبران چنین می انگارند که پیام آسمانی یا نوشتهای بر آنان فرود آمده و ایشان را به هدایت جامعه ملزم کرده است.

<sup>#.</sup> عضو هیأت علمی پژوهشگاه فرهنگ و اندیشهی اسلامی تاریخ دریافت: ۱۳۸۱/۱۰/۱۵ تاریخ تأیید: ۱۳۸۱/۱۱/۱۸.

پسیشینهٔ رهسیافت مسزبور بسه دورهٔ پیشرفت علوم روان شناختی و علوم فرامادی در مغرب زمین بر میگردد.

فرید وجدی در داثرةالمعارف خود گزارش می کند که دانشمندان غربی تا قرن شانزدهم میلادی به وحی و غیبی بودن آن معتقد بودند؛ اما با رواج علوم تجربی و همچنین فلسفهٔ مادیگرانه، منکر غیبی بودن وحی شدند؛ البته با ظهور علم ارواح در سال ۱۸۴۶ و سایر علوم فراطبیعی مانند هیپنوتیزم، نهانبینی، روشنبینی، و تله پاتی، غربیها در انکار اصالت وحی تجدیدنظر کردند؛ اما باز وحی را مطابق اصول تجربی و روانشناختی تفسیر کردند." درمنگام در غرب، و نیز علی دشتی آز این رهیافت جانبداری کردند.

#### ۲. رهیافت جامعه شناختی

این رهیافت، دین و وحی را نه محصول الهامات و حالات روانی و ضمیر ناخوداگاه انسان، بلکه جزء کشفیّات و ابتکارات بعض انسانهای نابغه وصف میکند.

تاریخ و جامعه در بستر خود در عرصههای گوناگون، نوابغ بیشماری را رشد داده است. پیامبران، جزو همین نوابغند که با استمداد از نبوغ فکری خود و آگاهی از اوضاع و تحوّلات جامعه برای هدایت بهینه و سعادت بشر، یک سری احکام فردی و اجتماعی را وضع یا بازآفرینی میکنند که در اصطلاح، مقرّرات خود را «دین» مینامند.

بیش تر جامعه شناسان غربی از دین و وحی تفسیر مادّی عرضه میکنند. امیل دورکهایم تصریح میکند که حسّ لاهوت در اذهان جامعه، به خود جامعه بر میگردد. ۶

## ٣. رهيافت تجربي معرفتي (فيلسوفان)

فیلسوفان معتقدند که پیش از عالم مادّه، عالم دیگری به نام عالم عقول و مثال (بنا به مبانی فیلسوفان اشراق) وجود دارد که تمام حقایق و وجودات عالم دنیایی در آن عالم به صورت بسیط و مجرد یافت می شود. نفس انسانی به دلیل تعلّق به عالم دنیا از آن عالم دورافتاده است؛ امّا پیغمبر با تعالی و تهذیب نفس خویش می تواند به عالم عقل و مثال متصّل شود و حقایق غیبی را از آن دریافت کند؛ مشاهدهٔ فرشته و شنیدن صدای وی، به نفس نبوی و قدرت قوّهٔ عاقله و خیال وی مربوط می شود. قوّهٔ خیال پیامبر با مشاهدهٔ صورت عقلی یا مثالی فرشته، آن را در

حسّ مشترک خود تصویر کرده، بدینسان می تواند تمثال فرشته را ببیند و صدای وی را بشنود. ۷

## ۴. رهیافت معرفتی و زبانی (متکلمان)

دیدگاه مشهور کلام اسلامی و مسیحی، وحی را از سنخ زبان، گزاره و فعل گفتاری وصف می کند و بر این باور است که از سوی خداوند به طور مستقیم یا به وسیلهٔ فرشته، پیام و گزاره ای به پیامبر ابلاغ و منتقل می شود و پیامبر نیز مانند مأمور، به اجرای پیام آسمانی ملزم است. نکتهٔ دیگر این که دیدگاه پیشین در نزول وحی (قرآن مجید) اصرار دارد که عین الفاظ قرآن از سوی خداوند یا به وسیلهٔ جبرئیل به پیامبر اسلام آلیشگی وحی و ابلاغ شده و پیغمبر، هیچ لفظ و کلمه ای را بر آن نیفزوده است. برخلاف دیدگاه بعضی که معتقدند فقط معانی قرآن بر پیامبر نازل شده و خود پیامبر الفاظ قرآن را جعل و اختراع کرده است.

## 🗆 همسان انگاری تجربهٔ دینی و وحی

پنجمین رهیافت که اخیراً گسترش فراوانی یافته است، وحی را تجربهٔ دینی می انگارد که رهاورد آن، قطع ارتباط وحی با عالم غیب است. در این جا نخست به تعریف تجربهٔ دینی و دو قسم مهم آن اشاره می شود.

## تعریف تجربهٔ دینی و اقسام آن

تجربه، نوعی حس و احساس است که انسان با تجربهٔ خود، متعلّق تجربه را لمس می کند و می یابد: مثال بارز آن، تجربهٔ وجود خود و شؤون مربوط بدان از قبیل احساس شعف و شادی، و تشنگی و گرسنگی است. این قبیل تجربیّات، تجربیّات صرف یا مادّی است. نوع دیگر تجربه، حالات باطنی انسان است که در آن، انسان به نوعی از عالم مادّه و ما فیها خارج شده، احساسی فرامادّه و وابستگی به آن، در خودش حس می کند. از این نوع حس و تجربه، به «تجربهٔ دینی» تعبیر می شود که متعلّق تجربه، «دین» است که شامل هستهٔ مشترک ادیان جهان می شود که در ادیان آسمانی «خداوند»، و در دین بودیسم «نیروانا»، و در هندیسم «برهمن» است.

روشن ترین تجربه های دینی، حالات کشف و شهود و جذبهٔ عارفان در ادیان گوناگون است که در این تجربه، عارفان غایت و هسته مشترک آیین خود یا متعلّقات آن را مشاهده می کنند یا بدان وصل می شوند؛ سپس بعد از

بیداری از حالات خودگزارش میدهند.\* مایکل پترسون در تعریف تجربهٔ دینی مینویسد:

تجربهٔ دینی را غیر از تجربههای متعارف میدانند؛ یعنی شخصی، متعلّق این تجربه را موجود یا حضوری مافوق طبیعی میداند؛ (یعنی خداوند یا تجلّی خداوند در یک فعل) یا آن را موجودی میانگارد که به نحوی با خداوند مربوط است؛ (مثل تجلّی خداوند یا شخصیّتی نظیر مربم عذرا) و یا آن را حقیقتی غایی می بندارد؛ حقیقتی که توصیف ناپذیر است؛ مثل امر مطلق غیر ثنوی [برهمن] یا نیروانا. ۹

تعریف دقیق «تجربهٔ دینی» به دلیل ابهام در تعریف خود «دین»، و عدم امکان مشاهدهٔ تجربه برای دیگران، مشکل بل محال و به تعبیر پراود فوت جست وجوی بی نتیجه است. ۱۰

از تجربهٔ دینی، تعاریف گوناگونی مانند «نوعی احساس»، «احساس مبتنی بر ادراک احساسی»، و «تبیین مافوق طبیعی» ارائه شده که تفصیل آن مجال دیگری را می طلبد. ۱۱ ما در اینجا به دو رویکرد مهم در تفسیر ماهیّت تجربهٔ دینی می پردازیم که پاسخ این پرسش است: آیا تجربههای دینی، هستهٔ مشترکی دارند؟

الف. ذاتی گرا: ۱۲ این دیدگاه، همهٔ تجارب دینی عارفان، پیامبران و دیگر تجربه گرایان را ذاتاً یکی می شمارد و چنان که از اسمش پیدا است برای همهٔ آنها یک هسته و گرهر مشترک به نام مواجهه با امر الوهی (مینوی) یا «ذات مطلق» قائل است. طرفداران این دیدگاه معتقدند که تجارب عرفانی، ناب بوده، از زبان، فرهنگ و پیشفرضهای تجربه گر متأثر و منفعل نیست؛ بلکه مانند دیگر تجارب حسی معرفت زا هستند. آنان مبنای دین و گوهر آن را تجربه دینی هر شخص متأله ذکر میکنند و به آموزههای وحیانی موجود در ادیان آسمانی و همچنین آموزههای عقلانی موجود در الاهیّات طبیعی و نظریّهٔ اخلاقی کانت در شراخت خدا، وقعی نمینهند.

شلایر ماخر، ۱۳ رودلف اتسو، ویسلیام جیمز، ۱۴ و استیس ۱۵ از طرّاحان و مبلّغان رویکرد پیشگفته هستند. باربور در این باره می نویسد:

این سرآغاز نوین، در اوایل قرن [نبوزدهم]، منبعث از آشار و افکار قویدریش شلایر ماخر بود. به نظر او، مبنای دیانت، نه تعالیم وحیانی است؛ چنان که در سنّتگرایی مطرح است. نه عقل معرفت آموز است؛ چنان که در الاهیّات طبعیی (عقلی) مطرح است. نه ارادهٔ اخلاقی؛ چنان که در نظام فلسفی کانت

مطرح است؛ بلکه در انتباه دینی (religious awarenecs) است که با همهٔ آنها فرق دارد. دیانت، موضوع تجربهٔ زنده است، نه عقاید رسمی مرده.

ب. ساختیگران ۱۷ این دیدگاه، عکس پیشین است و هستهٔ مشترک تجارب دینی را انکار میکند و تجربههای دینی را از پیشفرضها و پیشدانستههای اعتقادی، فرهنگی اجتماعی متأثّر میداند. از طرفداران این دیدگاه می توان به ویتگنشتاین، کتز، هیک، نینان اسمارت، فوت، وین رایت و استیفن کتز اشاره کرد. ۱۸

طرفداران رهیافت پیشین بر ایس اعتقادند که وحی، نوعی از تجربهٔ دینی است که اصل آن در عارفان، صوفیان و مرتاضان یافت می شود. در این تجربه، به جای نزول فرشته وحی و آوردن کتاب آسمانی از سوی خداوند، خود تجربه گر موفّق می شود خداوند یا جلوه و پرتوی از آن را مشاهده کند و به تعبیر دیگر، خداوند جلوه و مظهری از خود را در تجربهٔ دینی، بر نبی متجلّی و ظاهر می سازد؛ نبی بعد از این تجربه و بیداری و برگشت به حالت عادی، به گزارش و ابلاغ و تفسیر کشف و تجربه خود می پردازد.

حاصل آن که حقیقت وحی، همان تجربهٔ دینی و تفسیر پیامبران از مکاشفات خود است. انسان در اثر تعالی نفس خویش در مکاشفه (تجربهٔ دینی) به مرتبهای صعود

نسبت آن دو را می توان نسبت عموم مطلق ذکر کرد، به این معنا که همهٔ تجربههای عرفانی، دینی است؛ امّا نه بالعکس. (برای تسوضیح بیش تر .ک: مجلّهٔ نقد و نظر، ش ۳۳ و ۲۴، مقالهٔ مکاشفه یا تجربهٔ دینی و دیگر مقالات آن شماره) نسبت فوق بنابر صدق و مطابقت تجربه عرفانی باواقع است؛ امّا بنابر فرض عدم صدق، نسبت بین تجربهٔ عرفانی و وحی، نسبت عموم من وجه خواهد بود؛ چراکه بعض تجربههای عرفانی در فرض خطا، دینی نخواهد بود. این نکته یعنی احتمال خطا در تجربهٔ عرفانی و عدم آن (عصمت) در تجربه وحیانی تفاوت و ممیّزهٔ دو را تشکیل می دهد.

<sup>\*.</sup> درباره تفاوت تجربهٔ دینی و عرفانی، آرای گوناگونی ابراز شده است. معروف ترین تفاوت این است که در تجربهٔ دینی، صاحب تجربه، متعلّق تجربه مثلاً خداوند را تجربه و مشاهده می کند، با این وصف که تغایر خود و آن را احساس می کند؛ امّا در تجربهٔ عرفانی تغایری نیست یا احساس نمی شود. این مسأله بر نظریّهٔ فنا در عرفان مبتنی است که واپسین حدّ سیر عارف است. برخی آن را فنای واقعی یعنی عدم انسان در حضرت الاهی ذکر می کنند که مخالفانی دارد. (ر.ک: سیدمحمد حسینی تهرانی: مهر تابان، بحث فنا، ص ۱۷۵ به بعد)

میکند که جلوه ای از حق تعالی بر وی ظاهر می شود؛ امّا این که آیا جداً چنین کشف و پیام و جلوه ای از سوی حق تعالی متجلّی شده است، بعد به پاسخ آن خواهیم پرداخت.

وحی در مسیحیّت بیش تر بر تجربهٔ دینی مبتنی است. آبای کلیسا معتقدند که خداوند برای حضرت مسیح، وحی زبانی و گزارهای نفرستاد؛ بلکه مقام قدسی الاهی در وجود مسیح تجلّی یافته، و خود وجود مسیح، وحی مُنزل است. این با ظاهر بعض آیات عهد جدید نیز موافقت دارد: «خدا در مسیح بود». (دوم قرنتیان ۱۹:۵)

«الاهسیّات لیبرال و اعتدالی» در مسیحیّت، وحبی را حضور و تجلّی خداوند در حیات حضرت مسیح و سایر پیامبران بنی اسرائیل توجیه میکردند و منکر وحی زبانی (فرستادن کتاب اسمانی) شدند. باربور در این باره می نویسد:

لیبرال ها یعنی طرفداران الاهیّات اعتدالی، با مسلّم انگاشتن این که کتاب مقدس مستقیماً وحی مُسنزل نیست و به دست انسان کتابت شده است، آن را با علاقه میخواندند. بعضی از آنان به جای انکار مفهوم وحی، تعبیر تازه ای از آن میکردند: خداوند، وحی فرستاده است؛ ولی نه بیا اصلای یک کتاب «معصوم»؛ بلکه با حضور خویش در حیات مسیح و سایر پیامبران بنی اسرائیل. در این صورت، کتاب مقدّس، وحی مستقیم نیست؛ بلکه گواهی انسانی بر بازتاب وحی در آبینهٔ احوال و تجارب بشری است. ۱۹۹

بارت بر آن بود که وحی اصلی همان شخص مسیح است؛ کلمةالله در هیأت انسانی. کتاب مقدّس، یک مکتوب صرفاً بشری است که شهادت بر این واقعهٔ وحیانی میدهد. ۲۰

رهیافت پیشین در قرن بیستم در مسیحیّت پروتستان به صورت گسترده رواج یافت. این دیدگاه، مدّعی است که مصلحان دینی قرن شانزدهم مانند لوتر و کالون و حتّی جلوتر از آن در عهد جدید و کلیسای اوّل، اعتبار وحی را در خود شخصیّت عیسی و نه درکتاب مقدّس توجیه و تفسیر میکردند.۲۱

## بعضى محققان مسلمان معاصر

رهیافت پیشین مورد استقبال بعضی محققان مسلمان معاصر قرار گرفته است. شیخ محمد عبده بعد از نقل تعریف معروف وحی به اعلام خداوند، دیدگاه خود را چنین باز میگوید:

امًا نحن فنعرفه على شرطنا بانه عرفان يجده الشخص من نفسه معاليقين بانه من قبل الله بواسطة او بغير واسطة و الاول بصوت يتمثل لسمعه او بغير صوت.٢٢

اقبال لاهوری: وی یکی دیگر از اندیشهوران معاصر اهلسنت است که با رویکرد تجربی به مسأله شناخت ۲۳ و تفسیر حقیقت دین و معرفی فلسفه (فلسفهٔ یونان و عقل محض) به صورت مخالف قرآن ۲۴ از تفسیر تجربهٔ دینی استقبال کرده است. وی با وصف وحی به «حالت باطنی»، و «خودآگاهی باطنی»، هستهٔ مشترک آن را با دیگر تجربههای دینی و باطنی یکی می داند؛ چنان که میگوید:

پیغمبر را می توان همچون نوعی از خوداگاهی باطنی تعریف کرد که در آن، (تجربهٔ اتخادی) تمایل به آن دارد که از حدود خود لبویز شود.<sup>۲۵</sup> (تجربه باطنی از لحاظ کیفیّت تفاوتی با تجربهٔ پیغمبرانه ندارد.<sup>۲۶</sup>

وی، اساس وحی و تجربهٔ دینی را به قوّهٔ غریزه برمیگرداند که در نباتات و حیوانات نیز البتّه با تفاوتی یافته میشود.

این اتصال با ریشهٔ وجود به هیچوجه تنها مخصوص آدمی نیست. شکل استعمال کلمهٔ وحی در قرآن نشان می دهد که این کتاب، آن را خاصیتی از زندگی می داند و البته این هست که خصوصیت و شکل آن بر حسب مراحل مختلف تکامل زندگی متفاوت است....<sup>۲۷</sup>

او مبدأ و خاستگاه وحی را بـر مـبنای غـریزهانگـاری وحی، انرژی روانی در دوران کودکی وصف میکند که بــا مواجهه با موانعی مانند عقل، زندگی دنیایی، ایستا میماند.

در دوران کودکی بشریت، انرژی روانی، چیزی را آشکار می سازد که من آن را «خودآگاهی پیغمبری» می نامم و به وسیلهٔ آن در اندیشهٔ فردی و انتخاب راه زندگی، از ظریق پیروی از دستورها و داوریها و انتخابها و راهنمای عمل حاضر و آماده، صرفهجویی می شود.

### دكتر سروش

پیامبری نوعی تجربه و کشف بود... هم پیامبر انسان است. دین خلاصه و عصاره تجربه های فردی و جمعی او گارشگان است. اینک در غیبت پیامبر گارشگان هم باید تجربه های درونی و بیرونی او بسط یابد. ۲۹

#### مجتهد شبستري

وحی، گونهای تجربهٔ دینی است. ۳۰

## برخي ديگر نوشتند:

وحی، نوعی تجربهٔ دینی است.... مطابق تعالیم ادیان توحیدی، ووحی، به یک معنا تجربه خداوند است و لذا می توان آن را دستکم مصداقی از تجربه های دینی دانست. ۳۱

## توجيه أيات

طرفداران دیدگاه پیشین، آیات متعدّد قرآن را که با صراحت، از نزول لفظی قرآن سخن میگوید یا آیاتی را که در آنها پیامبر مورد خطاب و چه بسا عتاب قرار گرفته است، به صورتهای گوناگون توجیه میکنند؛ برای مثال، فاعل آیات خطاب و عتاب را به خود پیامبر بر میگردانند که در عالم رؤیا، چنین احساس میکرد که گویا کسی او را خطاب یا عتاب میکند و بعد از بیداری نیز آن را به صورت خطاب یا عتاب میکند و بعد از بیداری نیز آن را به صورت وحی اظهار میکند. سروش در این باره می نویسد:

این که قرآن به پیامبر وحی می شده یا پیامبر چنین حس می کرده است که کسی با او سخن می گوید، جای بحث ندارد. در مورد پیامبران که جای خود دارد، حتّی افرادی مادون پیامبر هم چنین احساسهایی را دارند. این که انسان احساس کند کسی به او خطاب می کند، عتابی می کند، فرمانی می دهد، امر و نهی می کند، تعجّبی ندارد و در زندگی عادی هم اتفاق می افتد. ما فقط در مورد پیامبر، چون او را پیامبر می دانیم، نظر دیگری داریم. اگر او را پیامبر نمی دانستیم، می گفتیم: خیالات عادی است که همه می کنند؛ اما چون او را پیامبر می دانیم، معتقدیم احوالی که برای ایشان پیش آمده زیر نظارت و هدایت الاهی قرار داشته. ۲۲

تحلیل و بررسی

در تحلیل رهیافت پیشگفته نکات ذیل قابل تأمّل است:

۱. تنزّل وحی به تجربهٔ عادی: نکتهٔ اوّل این که تفسیر مزبور، وحی و شهود پیامبران را به حدّ تجربهٔ انسانی و عادی تنزّل داده است که پیامبران با دیگر انسانها در اصل این سنخ از تجربه برابرند؛ در حالی که تجربهٔ وحیانی، در قالب تجربهٔ دینی انسانها نمیگنجد؛ چراکه مقام وحیانی آنها نه محصول تجربه و تهذیب نفس صرف، بلکه فضل الاهی است که به بعض انسانها اعطا می شود؛ مانند نبوّت

حضرت عیسی در گهواره و بدون سابقهٔ تجربهٔ دینی.

۲. دخالت پیامبر در وحی: نکتهٔ دوم این که رهیافت مزبور، وحی را تفسیر و به تعبیری، برداشت و قرائت پیامبر از مواجهه و تجربهٔ دینی خود میداند و این تفسیر و قرائت پیامبر در ردیف دیگر قرائتها قرار خواهد گرفت و از احکام آن مستثنا نخواهد بود که نتیجهٔ آن، امکان خطا بودن اصل تجربه و شهود و کیفیّت آن و همچنین احتمال عدم صدق تفسیر و برداشت پیامبر از تجربهٔ دینی خود است. دخالت تجربهگر (بر اساس تفسیر ساختیگرانه از وحی) در تفسیر وحی خود و آمیختگی آن بر امور دیگر، روشنی بیش تری دارد. التزام بدان نه تنها سبب بشری شدن موضت دینی میشود، بلکه گوهر دین (وحی) نیز بشری خواهد بود که از لوازم بشری بودن یعنی خطا و عدم مطابقت با واقع به دور نخواهد ماند.

۳. انکار وحی: با تأمّل و تحلیل انسانی انگاری وحی خصوصاً با توجّه به تعریف ساختی گرایی آن، اصل وحی و واقعیّت داشتن تجربهٔ دینی و مکاشفه و تجلّی خداوند بر عامل تجربه، مورد تردید قرار می گیرد؛ چرا که محتمل است پیام تجربهٔ دینی یا اصل آن اصلاً وجود خارجی نداشته باشد، و فقط محصول پیش دانسته ها و تأثیر عوامل خارجی باشد. در این صورت، رهیافت تجربهٔ دینی به رهیافت روان شناختی وحی نزدیک می شود که توضیحش گذشت. دست کم طرفداران رهیافت پیشین نمی توانند اصل وحی و تجلّی حق تعالی را مبرهن کنند.

۴. غیر آسمانی انگاشتن قرآن: یکی دیگر از لوازم این رهیافت، غیرآسمانی انگاری کتابهای دینی است. این مسأله برای یهودیّت و مسیحیّت به دلیل دست نویس بودن تورات و انجیل و نفوذ تحریف در آن دو، امر ممکن و عادی تلقی می شود، و شواهد تاریخی نیز بر آن گواه است؛ اما این امر برای مسلمانان قابل التزام نیست که قرآن مجید (وحی) را کلام الاهی و کتاب آسمانی وصف می کنند.

۵. تکثر دین بر عدد تکثیر تجارب متألهان: نکتهٔ پنجم و لازمهٔ باطل رهیافت پسیشگفته این که در صورت بشریانگاری تجربهٔ دینی پیامبران، تجربهٔ پیشین به دلیل بشری بودن، عام و ساری برای همهٔ انسانها خواهد بود به این معنا که همهٔ انسانها می توانند مانند پیامبران، صاحب تجربههای دینی شوند. چنان که بعضی تصریح کردهاند گوهر دین، همان تجربهٔ شخص متدین خواهد بود، لازمهٔ آن، تعدد دین بلکه تکثر گوهر دین به عدد صاحبان تجارب دینی خواهد بود.

۶. تسعمیم نبوت: یکی دیگر از لوازم باطل تبجربهٔ دینیانگاری وحی، بسط و گستردن دایرهٔ نبوّت به همهٔ انسانهای عادی است. از آنجا که وحی، مطابق رهیافت پیشین، همان تجربهٔ دینی است و آن نیز در همه یا بیشتر انسانها یافت می شود. پس با طیّ تجربهٔ دینی می توان به مقام نبوّت، حتّی پس از خاتمیّت آن نایل آمد؛ در حالی که این نوع نگرش به مقوله نبوّت و وحی، با اصل خاتمیّت در اسلام متعارض است که به تفصیل در این باره سخن اسلام متعارض است که به تفصیل در این باره سخن خواهیم گفت. افزون بر این که نبوّت از دو مؤلّفه یعنی استحقاق و انتخاب الاهی حاصل می شود که در رهیافت پیشگفته جهت دوم آن نادیده انگاشته شده است. دکتر سروش در تعمیم نبوّت به افراد عادی می گوید:

باید اذعان داشت که کسی ممکن است برای خودش نبی شود و احوال خاصّی پیداکند و واجد اذواق و مواجیدی شود؛ ولی جامعهٔ دینی اسلامی با این افراد \_اگر اظهار نبوّت کند \_برخورد سختگیرانهای خواهد کرد.۳۳

وی یگانه مجازات اظهار نبوّت را برخورد سختگیرانه ذکر میکند و در تسوجیه حدیث معروف نسبوی: «لانبی بعدی» میگوید:

به پیروانش دستور داد که این باب را ببندند و دیگر به حرف مدعیّان نبوّت اعتنا نکنند و به کسانی هم که این احساس به آنها دست میدهد، میفرمود که شما این احساسات را باکسی در میان نگذارید. ۳۴

آقای سروش مطابق تصریح خودش ۲۵ که بحث برون دینی می کند، باید به لوازم آن یعنی تجدید نبوّت و مشروعیّت اظهار آن ملتزم شود، نه این که به دلیل درون دینی استناد کند. نکتهٔ دیگر ایس که وی متأسفانه منبع حدیث منسوب به پیامبر را ذکر نکرده است که حضرت فرمود: احساس نبوّت خود را بروز ندهید تا از جهت سند و دلالت بررسی شود؛ نگارنده با جست وجو در منابع روایی اعم از تسنّن و تشیّع از طریق نرمافزار به حدیث مورد ادّعا دست نیافت؛ بلکه یافته های حدیثی، خلاف مدّعای وی را اثبات می کرد؛ برای مثال در جاهایی از پیامبر الماشی نقل نقل شده که حضرت تصریح کرده است که هر کس بعد از وی ادّعای نبوّت کند، بدعت در دین و جایگاه او و پیروانش در ادّعای نبوّت کند، بدعت در دین و جایگاه او و پیروانش در اتش و حکم دنیایی او قتل است. «ایهاالناس لا نبی بعدی و من تبعه فانه فی النار»، ۳۶ جالب این که حضرت از وجود

مدّعیان نبوّت پس از خود به صورت «کذّاب» خبر می دهد. «سیکون فی امتیالکذابون کلهم یزعم انه نبی و انا خاتمالنبیین لانبی بعدی».<sup>۳۷</sup> نکته دیگر این که در بین حدود هشتصد روایت «لانبی بعدی» برخی جاعلان حدیث، به جعل حدیث برخلاف آن دست یازیدهاند، مانند «لانبی بعدی الا ان یشاءالله»، که جعلی و سست بودن آن بر اهل خبره آشکار است؛ ۳۸ امًا توجیه روایت «لانبی بعدی»، به عدم اظهار آن، خلاف ظاهر و نص روایت است. حدیث پیشین وجود اصل نبوّت بعد از خاتم المُنْكَلَةُ را از اساس نفى مىكند، نه این که نبی ای باشد؛ امّا حقّ اظهار آن را نداشته باشد. اگر مقصود از نبی، معنای عرفانی آن باشد که عارفان از آن به «ولى كامل» تعبير مىكند، بايد گفت: اولا نويسنده بايد مقصود خود را به وضوح روشن کند و ثانیاً عارفان بر چنین نبیای، نبوّت و وحی اصطلاحی را اطلاق نمیکنند؛ بلکه از آن به «الهام» و «نبوّت تعریفی»، در برابر «نبوّت تشریعی» تعبير مي كنند.

٧. تجربهٔ ديني شرط لازم وحي، نه شرط كاني: اگر به تفسیر تجربهٔ دینی، خوش بینانه بنگریم و مقصود از آن این باشد که پیامبر با تعالی نفس خویش به مرتبهای از عرفان میرسد که حق تعالی بر وی ظهور و تجلّی میکند و بدین سان وحی و پیام آسمانی بر حضرت نازل و القا می شود و در این جهت، اصل تجربه و مرتبه شهود نبی بـا دیگـران مشترک است؛ هر چند از جهت شدّت و ضعف تفاوتهایی وجود دارد (نوعی ذاتیگرایی). در تحلیل آن باید گفت که این ادّعا به طور کلّی درست است که تما حدودی با دیدگاه فیلسوفان و عارفان نـزدیکی دارد؛ امّــا تعالى نفس و تهذيب آن، شرط لازم وحي و نه شرط كافي است كه ادّعا شود با محصول تجربهٔ ديني همهٔ انسانها مى توانند به مقام نبوّت نائل آيند؛ چراكه شرط ديگر وحى و انزال شریعت، انتخاب الاهی است که با این استخاب، فرشتهٔ حامل وحی نازل شده و شریعت الاهی به پـیغمبر ابلاغ میکند. توضیح تفصیلی چگونگی نـزول فـرشته در تبيين نظريّه عارفان خواهد آمد. پس با اتكًا به صرف تجربهٔ دینی نمی توان رهیافت گزارهای را انکار کرد؛ امّا اگر مقصود از تجربهٔ دینی انگاری وحی، این باشدکه واقعاً تجربه گر با ذات و پرتو الاهی مواجههای نداشته باشد، بلکه تنوهمی برایش پیش آمده است، در این باره باید گفت که این رهیافت نه تنها وحی را پایین ترین حد تجربهٔ دینی بلکه آن را به حدٌ خيال تنزّل مي دهد.

٨. حذف اصول اجتماعي: غايت و هدف اصلي دين،

هدایت جامعه و تأمین سعادت دنیایی و آخرتی است. در این دیدگاه، وحی و دین به احساس و سلیقهٔ فردی متنزّل شده که هر انسانی می تواند با نگاه به احساس و تجربهٔ خود، تفسیر فردی و ذوقی از تجربه و به تبع آن دین ارائه دهد و اصول اجتماعی و حتّی آموزههای عقیدتی و عملی دین را از دین حذف کند. در حالی که اصل وحی و تجربهٔ وحیانی پیامبر، مقدّمهای برای هدایت و تأمین سعادت دنیایی و آخرتی جامعه است؛ امّا بنابر تفسیر تجربهگرانه، فرد به امور جامعه و مشارکت در تأمین سعادت مادّی و معنوی اجتماع هیچ نگاهی ندارد. به تعبیر دیگر، لازمهٔ تجربهگرانه، سکولاریزاسیون دین اسلام خواهد بود که این تجربهگرانه، سکولاریزاسیون دین اسلام خواهد بود که این برخلاف اصول مسلّم اسلام است.

تا این جا روشن شد که وحی را نمی توان صرف تجربهٔ دینی قلمداد و تفسیر کرد، و رویکرد تجربهٔ دینی گرایانه به حقیقت وحی، سبب انکار وحی یا حدّاکثر اختصاص آن به امر احساسی و ذوقی می شود که با وحی رایج در اسلام (قرآن و روایات) مطابقت ندارد.

# 🗆 وهي، تجربهٔ عرفاني خاص

عارفان نیز به حقیقت وحی از منظر تجربی مینگرند؛ امّا تجربهٔ آنان با تجربهٔ دینی که در غرب مطرح شده است، تفاوتهایی دارد. برای آشنایی با دیدگاه پیشین به تبیین و توضیح آن با ذکر نکاتی بهصورت مقدّمه می پردازیم:

۱. عارفان وجود حقیقی را در ذات باری تعالی منحصر می دانند و سایر وجودات امکانی را نه وجود که ظهور و تجلّی وجود حقیقی وصف می کنند. ۴۰ آنان ذات باری تعالی بدون لحاظ اسما و صفات را «مقام احدیّت»، «غیب مغیب»، «مقام عماء» می نامند که هیچ نام و نشانی ندارد.

هر جا شدم نشانی زآن بینشان ندیدم

یا من خبر ندارم یا او نشان ندارد

در مکتب امثال محیی الدین عمربی، وحمی و القاء و تلقی یی که نشان دهندهٔ تغایر و جدایی دو وجود باشد، در میان نیست: «ولایلقی علیک الوحی فی غیر ولا تلقی» ۴۱.

پس از مقام احدیّت، مقام «واحدیّت» قرار دارد که در آن اسما و صفات الاهی مورد لحاظ و توجّه قرار میگیرد. از این عالم، به «اعیان ثابته»، «حضرت علمیّه»، و «شهادت مطلقه» تعبیر میشود. در این عالم، اصل وجودات عوالم دیگر به صورت بسیط وجود دارد و در حقیقت، این عالم، هستی بخش و مفیض عالم ممکن است؛ بدین سبب «فیض اقدس» نامیده می شود؛ اما مطابق قاعدهٔ «الواحد لایصدر عنه

الاالواحد» مخلوق بلاواسطه این عالم «عقل اوّل» در اصطلاح فیلسوفان و «وجود منبسط و عام» در اصطلاح عارفان ۴۲ است. این وجسود محکن اوّل، مفیض و هستی بخش وجودات دیگر خواهد بود و نقش آن در مقایسه با عوالم دیگر، نقش علّت، معلّم و مربی است.

در اعتقاد عارفان و بیش تر فیلسوفان، صادر اوّل و وجود منبسط، همان روح پیامبر اسلام اللَّهُ اللَّهُ است که مفتخر به تجلّی اوّل و مخلوق بلاواسطهٔ الاهمی است. ۴۳ ابن فارض در تاثیهٔ خود می گوید:

وانی و ان کنتُ ابن آدم صورة

فلی منه معنی شاهد بابوتی ۴۴ بعد از روح مجرّد پیامبر اسلام کی ارواح اسامان و پیامبران به صورت عقول مجرّد خلق شدهاند. عقول و ارواح ملائکه از جمله جبر ثیل بعد از خلق روح نبوی و ولوی و در واقع مخلوق و طفیل وجود قدسی پیامبر اسلام هستند.

در عالم عقول نخستین نبی یعنی خبر رسانده از سوی خداوند، همان روح پیامبر اسلام در جایگاه نخستین صادر است که با سیر در حضرت علمیه و مقام واحدیت، حقایقی از اسما و صفات الاهی را در اختیار عقول دیگر از جمله عقول پیامبران و ملائکه قرار می دهد (نبوّت تعریفی). از این جا معنا و مفهوم حدیث نبوی ذیل روشن می شود:

کنت نبیا و آدم بینالماء والطـین. <sup>۴۶</sup> آدم و مَـن دونــه تحت لوائی. <sup>۴۷</sup>

۳. مطلب دیگر این که آموزههای غیبی و وحیانی فرود آمده بر پیامبران، به وسیلهٔ فرشتگان از عالم عقول و در نهایت عقل اوّل، یعنی پیامبر اسلام و به واسطهٔ آن از خداوند، نازل می شود. از این جا عظمت و تقدّم روح نبوی و اثمه اطهار بر پیامبران و کتابهای آسمانی آنها حتّی قرآن مجید روشن می شود؛ چراکه و جود قدسی آنان اصل وحی و قرآن هستند که از آن و جود نازل شده است.

احمد ار بگشاید آن پر جلیل

تا ابد مدهوش ماند جبرئیل ۴. نکته آخر این که عالم دنیا و انسان، عالم آخر و پست ترین عوالم ممکن است. اصل وجودات آنها نیز از عوالم عقول منبعث شده است. روح انسانها در عالم عقول به صورت وجود بسیط و جمعی موجود بوده و از آن عالم به دنیا تنزّل یافته است. نکتهٔ قابل توجه این که انتقال روح انسان از عالم عقول به عالم دنیا به معنای تجافی یعنی خالی گذاشتن وجود خود در عالم عقول نیست؛ بلکه با

حفظ آن است. نفس نبوی نیز از این اصل مستثنا نیست؛ <sup>۴۹</sup> پس با این نگاه، انسانها دارای دو وجود و حیثیت هستند: وجود اوّل، وجود پیش از دنیا است که بهصورت عقل و بسیط در عالم عقول و از جمله اعیان ثابته است. وجود دوم وجود مادّی و طبیعی فعلی در دنیای مادّی است که از بدن و نفس مرکّب است. نفس انسان به دلیل تعلّق آن به مادّه و به تعبیر دقیق حکمت متعالیه، پیدایش آن از مادّه در اثر حرکت جوهریّهٔ استکمالی، فاقد کمالات مجرد است؛ اثر حرکت جوهریّهٔ استکمالی، فاقد کمالات مجرد است؛ اما قابلیّت و استعداد کسب آنها را دارا است؛ پس نفس هر انسان می تواند با طیّ مراحل گوناگون و اسفار اربعه به انسان می تواند با طیّ مراحل گوناگون و اسفار اربعه به واپسین کمال مطلوب نایل آید و به عین ثابت خود و سایر عقول متصّل شود.

۵. از نکات گذشته روشن شد که نفس انسانها نیازمند هدایت و امداد الاهی بهواسطهٔ فرشتگان هستند؛ امّا نفس ييامبران بهويژه نفس پيامبر اسلام فقط نيازمند امداد الاهي است. پيامبر اسلام المُنْ المُنْ الله عَلَيْنَ اللهُ بِا تهذيب نفس خويش در دنيا أن را آمادهٔ معراج و اتّصال بـه عـين ثـابته و وجـود مـنبسط خویش میکند و با طی مراحل گوناگون، نبؤتی راکه پیش تر در عالم عقول داشت، آن را به عالم مادی تنزّل مى دهد و اگر وحى و الهام و اتصالى هست كه هست، از «حقیقت محمّدیّه» و «وجود منبسط» نشأت میگیرد. به ديگر سخن، وجود مادّى پيامبر ﷺ بـه وجـود مـجرّد خویش مرتبط و متصل شده و حقایق منبسط و مجرد از آن راکه بهصورت وحی و تفصیلی و مادّی تـنزل یـافته، بــه مردم ابلاغ میکند و حدّاکثر نقش فرشتگان مانند جبرئیل همراهی نفس نبوی یا رسانیدن پیام از حقیقت محمدیّه به نفس نبوی است؛ <sup>۵۰</sup> البته در صفحات بعد توضیح داده خواهد شدكه نزول فرشتهٔ وحي نخست در قوّهٔ خيال نبي انجام میگیرد و از آن به حسّ مشترک فرود می آید.

# چگونگی وحی پیامبران۵۱

تعریف و شناخت وحی، ارتباط تنگاتنگی با مسألهٔ نبوّت و چگونگی آن دارد؛ چرا که وحی نوعی محصول رهاورد نبوّت است. در صفحات پیشین از منظر عرفان اشاراتی دربارهٔ حقیقت نبوّت بیان شد که حاصلش این بود: نبوّت به صورت کلّی به دو قسم تعریفی و تشریعی تقسیم می شود. نبوّت تعریفی، همان اخبار و خبردادن از مقامات و معارف عقلی و معنوی در عالم عقول است. نبوّت تشریعی، اخبار از معارف و احکام الاهی در عالم طبیعت برای مردم است. در این نبوّت، نبی با تهذیب و تعالی نفس برای مردم است. در این نبوّت، نبی با تهذیب و تعالی نفس

خویش، استعداد نفس خود را به مرتبهای می رساند که بتواند با عالم عقول ارتباط برقرار و از آنها حقایقی را به مصورت وحی دریافت کند. این که نفس انبیا به کدام یک از مقامات و عقول روحانی وصل می شود، این به اختلاف رتبهٔ پیامبران برمی گردد. ممکن است پیامبری به دلیل مرتبهٔ پایین خویش در عالم خواب و رؤیا تماسی با یکی از عقول پایین برقرار کند که این از دوری وی از حقیقت محمدیه حکایت دارد و ممکن است پیامبر دیگری از تجلیّات اوّلیهٔ صادر اوّل باشد که رهاورد آن، مشاهده حقایق غیبی یا شنیدن آن با قوّهٔ مخیّله یا عاقله باشد که حضرت عیسی و موسی از این قسمند. برحسب اختلاف رتبه و فضل پیامبران، چگونگی وحی و مواجههٔ آنان با عقالم عقول از جمله ملائکه مختلف می شود.

بر پیامبرانی که در رتبهٔ پایینی هستند، فرشته ای در قوهٔ خیال نبی، اعم از عالم رؤیا یا بیداری نازل شده و حقیقت یا حقایق غیبی را از حضرت علمیّه بر قلب آنها تنزّل می دهد <sup>۵۲</sup> و امّا پیامبرانی که مقاماتشان از عقول و فرشتگان بالاتر است، القای وحی و پیام غیبی و کّلاً انزال و صعود فرشتهٔ وحی به اذن نفس نبوی صورت میگیرد. آنان می توانند فرشتگان و در رأس آنها جبرئیل را در عالم عقول به شکل «تمثّل عقلی» و در عالم مثال به شکل «تمثّل مثالی» و در عالم طبیعت به صورت «تمثّل ناسوتی» مشاهده و گفت و گو کنند و بدین سان، وحی را از آنان مشاهده و گفت و گو کنند و بدین سان، وحی را از آنان بگیرند. عارفان به انزال فرشتگان وحی و شنیدن صدا یا تمثّل آنان (صورت ممثّل در عالم عقول، مثال یا ناسوت) بر پیامبران معتقدند و آن را مبدأ وحی تفسیر می کنند.

انبياءالتشريع الذين تأخذون بوسطة الروحالامين من عين الملك... فلابد من تنزل الأرواح على قلوبهم. ٥٣

مقصود از قلب و محل نزول ملائکه، نخست قوّهٔ خیال متصّل نبی است که صورت فرشته وحی و صدای وی را در آن می شنود. با انبساط آن، نبی به خیال منفصل (عالم مثال) متصّل می شود:

«حضرة الخيال و هو اول مبادئ الوحى الالهى فى اهل الهائد الله المالعناية... وكذلك اذا تمثل له الملك رجلا فذلك من حضرة الخيال». ۵۴

قیصری در شرح آن می نویسد:

انالوحسي لا يكنون الابسنزول المسلك و اول نسزوله

فى الحضرة الخيالية ثم الحسية فالمشاهد له لابد ان يكون خياله متنورا ليقدر على مشاهدته فيه ثم فى المثال المطلق لانه واسطة بين العالم الحسى و المثالى المطلق فالنازل لابد له من العبور عليه والصاعد ايضا كذلك. <sup>۵۵</sup>

سعدالدین فرغانی با تقسیم وحی به اقسام مختلف، سماع کلام الاهی بدون واسطه را مرتبهٔ عالیهٔ وحی می نامد:

الوحى على ضروب اعلاها سماع كلام الله بـلاواسطة كحال موسى للنفي ثم بواسطة ملك فــى صــورة مــعينة اوغيره. ٥٩

فرخانی در تذکّری مهم تأکید میکند که نزول وحی به به به به به وسیلهٔ فرشته، صورت ظاهری وحی است؛ امّا ممکن است که بعضی پیامبران به دلیل قوّت نفس خویش پیش از نزول وحی به وسیلهٔ جبرئیل مثلاً از طریق شهود و بدون واسطه به وحی آگاه شوند که وحی پیامبر اسلام الم المشرفی از همین قبیل بود.

كلام فرغاني در صفحات بعد خواهد آمد.

حضرت امام بر قدرت پیامبران بر انزال فرشتگان تأکید می کند:

انالكتل مثل الأنبياء المنظم يسمئلون الحقائق فى مشالهم حسب اخستيارهم و مسن المشال يُسنزلونها الى المسلك لخلاص المسجونين فى عالم الطبيعة فتنزل الملائكة فى عالمهم المثالى والملكى حسب قوة روحانيتهم و كمالها فروحانية النبى هى المُنْزِلة للملائكة الروحانية فى المثال و فى الملك. ٥٨

به دیگر سخن، علم پیامبران را نمی توان با علم دیگر انسان ها مقایسه کرد؛ چراکه علم آنان از علم خداوند یا لوح محفوظ (علم نفس قدسی محمدیه) به حسب اختلاف مراتبشان نشأت گرفته است.

ليست على الأنبياء بالاحكام من قبيل الاجتهاد فانهم المنكم المن يستكشفون الحقائق من الاطلاع على ما في علم الحق او اللوح المحفوظ حسب مراتبهم. ٥٩

حضرت امام در جای دیگر تصریح میکند که معارف و فیوضات علمیّه بر پیامبران از طریق سرّ احمدی و عـماء علوی منتقل میشود.

الفيوضات العلمية والمعارف الحقيقة النازلة من سماء سرّ احمدية وَالمَّاسِّةُ لا تصل الأراضى الخلقية الا بعد عبورها على المرتبة العماء العلوية . ٩٠ على المرتبة العماء العلوية . ٩٠

# چگونگی وحی پیامبر اسلامﷺ

در نگاه نخستین به حقیقت وحی پیامبران، به نظر می رسد بین آنها تفاوتی وجود نداشته باشد؛ امّا از تأمّل در مطالب پیشین روشن می شود که بین وحی پیامبر اسلام و سایر پیامبران تفاوتی وجود دارد و آن به حقیقت محمّدیّه و صادر اوّل بودن عین پیامبر اسلام برمیگردد. در صفحات پیشین اشاره رفت که حقیقت محمّدیّه، پیامبر بالاصل و بلاواسطهٔ الاهی است و سایر آنبیا، پیامبران بالاصل و در حقیقت مظهر و متجلّی نبوّت پیامبر اسلام می نبوّت پیامبر اسلام می نبوّت پیامبر اسلام می سایر پیامبران به حقیقت محمّدیّه مستند و وحی پیامبر اسلام می ستند است.

ابن فارض در تقدّم وجود حقیقی و نبوّت حقیقت محمدیّه بر سایر وجودات و انبیا می سراید:

و من عهد عهدی قبل عناصری

الى دار بسعث قبل انذر بعثة

الى رسولاً كنتُ منى مرسلا

و ذاتی با یاتی عملی اشتدت

و ما منهم الا و قد كان داعيا

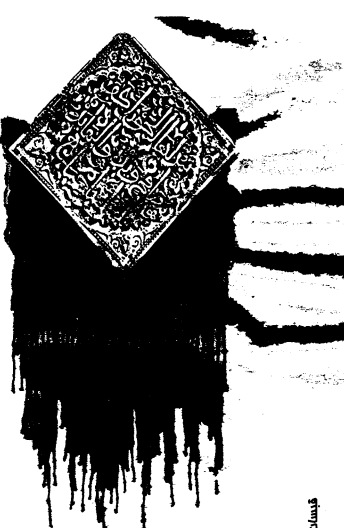
به قومه للحق عن تبعية <sup>۶۴</sup>

با این بیان به توضیح چگونگی وحی پیامبر اسلام با ذکر نکاتی میپردازیم:

۱. حسضرت محمد الشائل نخستین صادر و نبی: در صفحات پیشین گفته شد که صادر اوّل و وجود منبسط، همان نور پیامبر اسلام (حقیقت محمّدیّه) است که بهطور مستقیم فیض وجود و علوم و معارف غیبی را از مقام واحدیّت الاهی میگیرد؛ سپس از این طریق، فیض وجود و معارف، به دیگر عقول و وجودات امکانی منتقل می شود. از سوی دیگر، همهٔ وجودات مادّی و دنیایی حتّی وجود قرآن و پیامبران در عالم عقول به صورت وجود مجرّد و بسیط، حقیقت و عینی داشته اند و دارند. به عبارت دیگر، مسوجودات مادّی و روجودات مظاهر و وجودات تفصیلی و فرقانی وجودات عقلی و مجرد هستند که اصل و مصدر آنها به وجود منبسط و حقیقت محمّدیّه و سرانجام به حضرت حق متعالی برمی گردد.

حضرت امام خمینی (قدس سره) دربارهٔ تقدّم عین ثابته پیامبر اسلام و اشراف آن بر دیگر اعیان مینویسد:

فان عينه الثابتة جامعة لجميع اعيان الموجودات منهم المشرعين المنتجير في في الحضرة العلمية و اعيانهم الخارجية مظاهر هويته التي هي الفيض المقدس



امًا نكتهٔ اشتراک وحی پیامبران، رجوع مبدأ وحی آنان به حقیقت محمّدیّه است. براساس آنچه در صفحات پیشین گذشت، حقیقت محمّدیّه صادر اوّل و واسطهٔ سریان فیض الاهی به دیگر وجودات امکانی است. عارفان، حضرت را به آیینه یا نوری تشبیه کردهاند که عکسها و دیگر نورها از آن وجود نشأت میگیرد و به دیگر سخن، اصل وجود پیامبران و همچنین نبوّت آنان جلوه و مظهر وجود و نبوّت حقیقت محمّدیّه است.

بر این اساس، نبوّت پیامبر اسلام ازلی و نبوّت دیگر پیامبران متأخّر است. محییالدین در این باره میگوید:

والنّفسالرحمانی و کلالشـرایـع مـظاهر شـریعته فـهو خلیفةالله ازلاو ابدا.<sup>۶۵</sup>

امام، عین ثابتهٔ محمدیه را یگانه واسطهٔ فیض الاهی به ممکنات می داند و در نقد کلام قیصری مبنی بر استفاضهٔ روح عیسوی از خدا بدون واسطه می نویسد:

فالفيض من الحضرة الالهية بلاتوسط اسم مطلقا غير مفاض فان الذات من حيث هي بل من حيث مقامها الاحدى غير مربوط بالخلق ولم يكن منشأ للاثار والفيوضات. 58

حضرت امام، همهٔ عالم امکان را ظهور و تجلّی حقیقت محمّدیّه میداند که همهٔ عالم، تفصیل وجود بسیط حضرت است:

فالحقيقة المحمدية هي التي تجلت في العوالم من العقل الى الهيولى و العالم ظهورها و تجليها و كل ذرة من مراتب الوجود تفصيل هذه الصورة... و هذه البنية المسماة بمحمد بن عبدالله المسلمية الكلامية الكلامية وانطوى فيها جميع المراتب انطواء العقل التفصيلي في العقل البسيط الاجمالي. 87

در مکتب عرفانی امام، دیگر پیامبران جانشینان حضرت محمد ﷺ و در حقیقت دعوت آنان به نبوّت حضرت است.

و هو المُتَنْفِقُ خليفة الاعظم و سائر الأنبياء خليفة غيره من الأسماء المحاطة باللأنبياء كالهم خليفته دعوتهم في الحقيقة دعوة اليه و الى نبوته . 5٨

۲. نزول عین ثابتهٔ پیامبر کانشگا به دنیا: روح قدسی نبوی پیامبر اسلام در این دنیا در نفس حضرت محمد کانشگا ظاهر و متجلی شده است که رجوع نفس دنیایی پیامبر اسلام به مصدر و عین ثابته خود و اتصال به حقیقت محمدیه محتاج مقدمات یعنی «اسفار اربعه» است.

تکامل نفس دنیایی پیامبر اسلام در پرتو تهذیب نفس و توجه و عنایت عین ثابتهٔ حضرت انجام میگیرد. به دیگر سخن، با تولّد و ظهور نفس قدسی پیامبر، همهٔ عوامل و مقدّمات داخلی و خارجی در رشد و بالندگی روح دنیایی حضرت و اتصال آن به عین ثابت خویش مهیا و دخیلند. اگر در این بین، فرشته ای هم نقشی داشته آن هم با عنایت و فرمان حقیقت محمّدیّه بوده است.

امام الله در تفسیر عرفانی از آیهٔ «انا انزلناه فی لیلة القدر»، امر نازل شده را روح قدسی پیامبر اسلام می داند و با اشاره به وجود «لیل» و «نهار» در عرفان برای هر انسانی ۴۹ و تطبیق لیل بر «سیر نزولی» و نهار بر «سیر صعودی» می گوید:

فهو الله المتنزل من غيب الهوية الى شهادة المطلقة

فهو ليلةالقدر و لدالخروج من جميعالحجب بظهور يومالقيامة فيه فهو يومالقيامة فاستتار نوالأحدى في تعين الأحمدي ليلةالقدر. ٧٠

ایشان عین ثابت پیامبر اسلام نازل بر عالم طبیعت را به منظور هدایت مردم می داند. ۷۱

۳.۴. صعود و اتصال نفس نبوی به عین ثابت: پیامبر پس از استعداد و کسب فیض لازم برای اتصال نفس دنیایی خود با عین ثابت خویش، ۲۷ معارف غیبی و احکام را دریافت میکند و نقش فرشتگان، حداکثر نقش واسطه بین عین ثابت و عین دنیایی است. فرشتگان با امر نفس نبوی نازل و صعود میکنند. نفس نبوی فرشتگان از جمله جبرئیل را در عوالم گوناگون مانند عالم عقل، مثال و طبیعت با شکلهای مختلف آن مشاهده میکند. به تقریر دیگر، وحی شمان معارف بسیط موجود در حقیقت محمدیه است که فرشتهٔ وحی با نازل کردن آن بر قلب پیامبر یا اتصال نفس نبوی به عین ثابت خویش آن را دریافت میکند و به صورت مادی به مردم می رساند.

صدرالمتألمین: وی با وصف مواجههٔ نفس نبوی با مقام الوهی به صورت نخستین مرحلهٔ وحی، بر آن است که نفس پیامبر پس از این مرحله، با تنزّلات گوناگون در عالم عقول و مثال به عالم طبیعت متنزّل می شود. در این مراحل، ظهور ارواح و حاملان وحی از جمله مشاهدهٔ جبرئیل و شنیدن صدای وی به نفس قدسی نبوی مستند است و عامل خارجی در تحقّق آنها دخالت ندارد و در واقع، ملائکه و کتاب آسمانی، ظهورات باطنی نفس قدسی پیامبر است.

فیسمع اصواتا و حروفا منظومة مسموعة یـختص هـو بسماعه دون غیره لانها نزلت من الغیب الی الشهادة و برزت من باطنه الی طاهره من غیر باعث خارجی.<sup>۷۳</sup>

# استاد حسنزاده آملی نیز می نویسد:

نزول ملک و کشف و رؤیا مربوط به بیرون ما نیست: «فتمثل لها بشرا سویا»، همین «تمثل»، یعنی درون شما است. نزول وحی درونی است. آنها که حشر با عالم ارواح پیدا میکنند، میدانند که از درون انسان است. ۷۴

حضرت امام بر این اعتقاد است که پس از قوّت قـوّه روحانیّت پیامبر، خود پیامبر، ملائکهٔ مجرّد را در عالم مثال یا مادّه نازل میکند.

فروحانيةالنبى هىالمُنزِلة للملائكةالروحانية فىالمثال و فىالملك. ٧٥

و در جای دیگر می فرماید:

به قدرت او ﷺ ملائکه نازل می شوند. به قدرت ولی اعظم است که قرآن نازل می شود و ملائک نازل می شوند. ۷۶

وی نظریّهٔ تنزیل جبرئیل به امر خدا و سلب آن از پیامبر را به «اهل ظاهر» نسبت میدهد.۷۷

حضرت امام درباره تنزّل جبرئیل و تمثّل آن برای حضرت محمد الشّق در عوالم مختلف از جمله قلب مبارک حضرت و آوردن وحی از حقیقت محمّدیّه به نفس دنیایی پیامبر الشّی می گوید:

گاه شود که حقیقت غیبیه و سریرهٔ قدسیه که در حضرت علمیه و اقلام و الواح عالیه مشهود شده، از طریق نفس و سرّ روح شریف آنها به توسّط ملک وحی که حضرت جبرئیل است، تنزّل کند در قلب مبارک آنها، و گاهی جبرئیل مثالی پیدا کند در حضرت مثال برای آنها و گاهی تمثّل ملکی پیدا کند؛ و از مکمن غیب به توسّط آن حقیقت تا مشهد عالم شهادت ظهور پیدا کند و آن لطیفهٔ الاهیّه را ننزل دهد.

به دیگر سخن، ظهور قرآن بر پیامبر اسلام یک بار به واسطهٔ جبرئیل بوده است، بار دیگر که از جهت زمانی و رتبهای، بر نزول جبرئیل مقدّم است، به نزول قرآن در حقیقت محمّدیه مربوط است که پیامبر المشاری پیش از نزول قرآن به وسیلهٔ جبرئیل از آن آگاهی داشته، و در واقع نزول جبرئیل، از باب ذکر و یادآوری بوده است. محییالدین در این باره میگوید:

ان هو الا ذكر لما شاهده حين جذبناه و غيبناه عنه و الخضرناه بنا عندنا ثم انزلنا عليه مذكر يذكره بماشاهد فهو ذكرله لذلك و قرآن اى جمع اشياء كان شاهدها عندنا مبين ظاهر له لعلمه باصل ماشاهده و عاينه فى ذكالتقريب. ٧٩

فرخانی: چنانکه پیش تر اشاره شد، فرغانی وحی جبرئیل بر پیامبر اسلام را وحی ظاهری و متأخّر می داند و معتقد است که پیامبر اسلام باکشف و بدون واسطه، وحی را از خداوند و پیش از نزول آن از سوی جبرئیل دریافت می کرد و تعجیل حضرت در قرائت قرآن پیش از اتمام قرائت و وحی آن به وسیلهٔ جبرئیل به همین علّت بازمی گردد.

مصطفی تَالَیْقِیَا در وقت وحی به واسطهٔ جبرئیل، طریق لاواسطه هم بر وی منکشف می بود تا عین آن معنا را که جبرئیل المیلیا به طریق وحی ادا می کرد، او به طریق لاواسطه آن را مشاهده می فرمود. ۸۰

علامه طباطبایی: وی کیفیت نزول وحی بر پیامبر المایشین

را سه مرحله ذیل ذکر میکند: ۱. نزول از سوی خداوند بدون واسطه؛ ۲.با واسطهٔ جبرئیل؛ ۳.با واسطهٔ اعوان جبرئیل.

وی پس از ذکر چندین آیه، نظریّهٔ خویش را چنین تشریح میکند:

ما برای بهدست آوردن حقیقت مطلب و جمع بین آیات قرآن یک طوری فکر کرده ایم، نمی دانم رسا است یا رسا نیست؟ و آن این که بگوییم: کیفیّت نزول وحی سه مرحله دارد:

مرحلهٔ اوّل: مرحلهٔ نزول وحی است منافهٔ از جانب خدا بلاواسطه؛ مرحلهٔ دوم: مرحله پایین تر از آن و آن ایس که از جانب خدا بلاواسطه نباشد؛ بلکه از ناحیهٔ جبرئیل است؛ یعنی در جایی که خدا وحی میکرده، جبرئیل هم بوده و خداوند به تـوسّط جبرئیل وحی مینموده است؛

مرحله سوم: مرحلهٔ پایین تر از آن و آن اینکه از جانب جبرئیل هم بلاواسطه نبوده باشد؛ بلکه بـه تـوسّط اعـوان و یـاران او وحی میشده است. ۸۱

نکتهٔ قابل توجه اینکه این سه مرحله نه در طول یکدیگر که در عرض و معیّت هم بودهاند؛ امّا تفاوت آن به حالات گوناگون پیامبر و اختلاف نظرگاه ایشان برمیگردد. علّامه در توضیح آن میگوید:

در تمام این سه مرحله، اهل سه مرحله، یعنی حضرت حق و جبرئیل و سفرهٔ کرام حاضر بودهاند و نزول وحی هم در هر یک از مراحل، توسّط همهٔ اینها یعنی توسّط سفرهٔ کرام بَرَره، توسّط جبرئیل، توسط حق صورت میگرفته است. غایةالأمر در بعضی از موارد، نظر اصلی به خود ذات حق بوده است؛ به طوری که به جبرئیل و سَفَره نظر نمی شده است و این در آن مواردی است که حال رسول الله تغییر میکرده است و طبق آبه واقع در سورهٔ شوری (وحیا) بوده است.

علامه، مبدأ علوم وحیانی را «روح»، «خلق اعظم» و «عقل اوّل» در لسان فیلسوفان ذکر میکند و آن را به نور پیامبر تطبیق میدهد که از رهگذر اتّصال روح پیامبر با «خلق اعظم» تحقّق می یابد. وی با اشاره به آیهٔ شریفه «و کذالک اوحینا الیک روحا من امرنا ما کنت تدری ماالکتاب ولا الایمان»، می فرماید:

از اینجا بهدست میآید که درایت ایمان و کـتاب، بــهواســطهٔ وحی کردن خدا روح را بر رسـول الله بوده اسـت و این بـهواسـطهٔ اتّصال روح آن حضرت است بـه همان خلق اعظم که روح است.<sup>۸۳</sup>

جوادی آملی: وی وحی کامل را مرتبهای می داند که پیامبر، مقدّمات آن را از قبیل مواجهه با جبرئیل، نه از بیرون بلکه در درون خود طی کرده؛ سپس به طور مستقیم وحی را از خداوند دریافت می کند:

انسان کامل، این مراحل وسطی را در درون خود طی میکند و به آن مصدر اصیل کـه ذات اقـدساله است، مـیـرسـد و از او دریافت میکند. <sup>۸۴</sup>

وی ضمن پذیرفتن نرول لفطی قرآن بهوسیلهٔ جبرئیل، <sup>۸۵</sup> تأکید دارد که نفس نبوی پیش از نزول جبرئیل با ترقی به عالم غیب از حقیقت آن آگاه می شد:

باطن و تأویل قرآن، ممکن نیست که به واسطهٔ نزول فرشتهٔ وحی بر پیامبر گلیشتا القاء گردد؛ زیرا هر چه نزول یابد و به مفام لفظ و مفهوم و علم حصولی برسد، در قلمرو ظاهر قرآن خواهد بود، نه باطن آن، و اگر روح مطهر پیامبر گلیشتا آبات الهی را بدون ترقی به عالم غیب و تنها با نزول فرشتهٔ وحی دریافت کند، لازمه اش آن است که از باطن و تأویل قرآن آگاهی نداشته باشد؛ در حالی که از جمع بندی آبات قرآن به دست می آید که آن حضرت از تأویل قرآن و دریافت ام الکتاب از مقام لدن با ترقی روح آگاه بوده اند. ۱۸۶

پیامبر اکرم فَالْمُوْتَقَدُ با ترقّی به مقام لدن و عقل محض، حقیقت قرآن و امّالکتاب را از نزد خدای سبحان تلقّی نموده است.<sup>۸۷</sup>

## ارزیابی و نتیجه گیری

 اصل تفسیر و تعریف «تجربهٔ دینی» ـ چنانکه در صفحات پیشین گذشت ـ و اضلاع آن مورد اختلاف و مناقشه دین پژوهان و متکلمان است؛ پس با عـدم وضـوح و تـعریف شفّاف آن نمی توان حقیقت «وحی» را با اتکا به آن تعریف کرد.

۲. تجربهٔ دینی پیش از آنکه دین و وحی را به امر ذوقی و احساسی و قلبی تفسیر کند، خود، نظریهای ذوقی و سلیقه ای است که تعاریف متعدّدی از آن عرضه شده است که به گفتهٔ دین پژوهان در عرصهٔ تجربهٔ دینی ارائهٔ تعریف شفّاف از آن، مشکل بل ناممکن است. بر این اساس، تعریف وحی به تجربهٔ پیامبر گرایش و ظهور تجلّی الاهی بر آن حضرت به وسیلهٔ محقّقان مسلمان، قرائت خاصی از رهیافت تجربهٔ دینی است که می تواند مورد انکار سایر تجربه گرایان دینی قرار گیرد که منکر وجود خدا یا پیامبر اسلام هستند. در برابر این انکار، آن عدّه از محقّقان مسلمانی که وحی را بر مشرب تجربهٔ دینی تفسیر میکنند. به دلیل پذیرفتن اصل حقّانیّت تجربهٔ دینی، دلیلی بر نقض به دلیل پذیرفتن اصل حقّانیّت تجربهٔ دینی، دلیلی بر نقض شبهات مخالفان ندارند. به دیگر سخن، آنان دلیل برای

۳. اگر مقصود محققان مسلمان از همسانانگاری وحی و تجربهٔ دینی این باشد که تجربهٔ دینی به معنای شهود و مواجههٔ قلبی با خداوند یا امر متعلّق به آن مانند فرشتهٔ وحی است، در تحلیل آن گفته شد که تفسیر پیشین باکشف

و شهود عرفاني ترادف داردكه امر پذيرفتني است؛ امّا آن نه آ حقیقت وحی، بلکه شرط لازم و نه کافی وحی است؛ و این تفسير از تجربهٔ ديني نقش اقتضا و نه علّت تامّه در حصول وحي و نبؤت را دارد؛ بنابرايين بيا وجبود حيصول شيرط پیشین برای بعضی انسانها مانند امامان و عارفان، آنان به مقام وحی و نبوّت نائل نمیشوند؛ چراکه حقیقت نبوّت افزون بر شرط پیشگفته، محتاج گزینش و انتخاب الاهبی است که آن شامل اندکی از انسانها و صاحبان تجربهٔ دینی میشود. بر این اساس نمیتوان از همسانانگاری تجربهٔ دینی و وحی سخن گفت. در مقام نسبت سنجی می توان نسبت وحى و تجربهٔ ديني را نسبت عموم مطلق وصف کرد به این معنا که هر صاحب وحی دارای تجربهٔ دینی است؛ اما هر تجربهٔ دینی، ملازم با وحی نیست. البته در متن مقاله اشاره شد که اگر مقصود از تجربهٔ عرفانی، معنای عام باشد که احتمال خطا در آن باشد، در این صورت، نسبت آن با تجربه وحياني عموم من وجه خواهد بود.

۴. وحی و نبوّت، نوعی تجربهٔ عرفانی است که تفاوت آن با دیگر تجارب عرفانی در کمال آن است که این کاملیّت سبب می شود چگونگی علم و ارتباط صاحب تجربهٔ نبوی با مقام الوهی از نوع خاصّی باشد که در پرتو آن، صاحب چنین تجربه ای از سوی خداوند به مقام نبوّت و تشریع انتخاب می شود و از توجّه خاص الاهی مانند عصمت برخوردار باشد که سایر تجارب عرفانی، فاقد چنین وصفی است. به دیگر سخن، اگر سنخ تجربهٔ دینی نبی پیش از نبوّت، مانند تجربهٔ عرفانی باشد، امّا افق و قلمرو آن با بعثت با سایر تجارب متمایز می شود.

۵. تفاوت تجربه عرفانی و وحیانی در دو نکته ذیل است. نکته اوّل کاملیّت و جامعیّت تجربهٔ وحیانی است که با نبوّت و عنایت الاهی حاصل می شود که در پرتو آن، تفاوت دوم یعنی «عصمت» و عدم خطای تجربهٔ وحیانی به دست می آید؛ امّا بعض تجارب عرفانی که در واقع عرفانی نما هستند، محتمل الخطا است. از این مطلب ادّعای مقاله روشن می شود که حقیقت «وحی» و «نبوّت» از سنخ تجربهٔ عرفانی (نه عرفانی نما) است با این تفاوت که از آن کامل تر است.

9. خود تجارب نبوی نیز از حیث کاملیّت مختلف و مشکّک است. در بحث عرفان، حقیقت وحی به حالت شهود و کشفی نبی تفسیر شد که در پرتو آن انبیا با حقیقت محمّدیّه مرتبط و متصل شده، وحی را از آن طریق به وسیلهٔ خود یا فرشته دریافت میکنند؛ امّا وحی پیامبر اسلام المشرّق با وحی سایر پیامبران تفاوتهایی دارد. وحی پیامبر اسلام المشرّق در حقیقت از عین ثابت خود به کالبد

دنیایی است و در این وحی، یا اصلاً واسطه ای وجود ندارد یا اگر واسطه ای مثل جبرئیل در بین باشد، تحت سیطره و تسخیر روح قدسی نبوی و حقیقت محمّدیه است. این نکتهٔ اساسی است که عرفان در تفسیر وحی بدان دست یازیده که تفسیر تجربهٔ دینی از آن به طور مطلق غافل است. ۷. اثبات اصل تفسیر عرفانی از حقیقت وحی، خود مجال مستقلّی را می طلبد. ما در این نوشتار فقط به تبیین رهیافت عارفان از وحی پرداختیم که مبانی آن به صورت پیش فرض أخذ شده بود؛ امّا تفاوت تفسیر عرفانی با رهیافت فیلسوفان و همچنین تطابق آن با ظواهر آیات و روایات، مجال دیگری را می طلبد که نگارنده آن را در کتاب روایات، مجال دیگری را می طلبد که نگارنده آن را در کتاب

#### پىنوشتھا:

مستقل ارائه خواهد داد.^^^

#### 1. Revelation.

۲. ر.ک: صحیفه امام، ج ۱۹، ص ۴۸ و ج ۱۷، ص ۴۸۹.

٣. ر.ك: دائرة المعارف القرن العشرين، ج ١٥، ص ٧١٢ - ٧١٩.

ا. ر.ک: همان.

۵ ر.ک: علی دشتی: بیست و سه سال، ص ۴۳، به اسم مستعار دکتر علی تقی منزوی، بینا و بی تا و بی جا.

 و. ر.ک: میرجاالیاده، دین پژوهی، ترجمهٔ بهاءالدین خرمشاهی، ج ۱، ص ۱۰۹ ـ ۱۲۱ و ص ۱۳۷ به بعد، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، تهران، ۱۳۷۵ ش.

۷. ر.ک: فارابی: آراء اهل السدینة الفاضله، ص ۱۱۵؛ بوعلی سینا:
 الهیات شفا، ص ۴۳۵؛ مبدأ و معاد، ص ۱۱۷؛ صدرالمتألهین:
 اسفار، ج ۷، ص ۲۴؛ مبدأ و معاد، ص ۶۱۹.

#### 8. Religious Experience.

۹. مایکل پترسون و دیگران: عقل و اعتقاد دینی، ص ۳۷، ترجمه،
 احمد نراقی و ابراهیم سلطانی، طرح نو، تهران، ۱۳۷۶.

۱۰. ر.ک: وین پراود فوت: تجربهٔ دینی، ص ۴۱۴ و ۲۴۴، ترجمهٔ عباس یزدانی، مؤسسه فرهنگی طه، قم، ۱۳۷۷؛ نورمن گیسلر: فلسفهٔ دین، ص ۱۷، ترجمه حمیدرضا آیتالاهی، انتشارات حکمت، تهران؛ و.ت. استیس: عوفان و فلسفه، ص ۲۹۰.

۱۱. ر.ک: عقل و اعتقاد دینی، ص ۴۱ ـ ۵۲ مجله نقد و نظریه ش ۲۳ و ۴۲ مجله نقد و نظریه ش ۲۳ و ۴۱ مین ۲۳۳ مین ۲۳۳ مین ۱۳۳ مین ۱۳ مین ۱

#### 12. Essentialist thesis.

۱۳. رک: عقل و اعتقاد دینی، ص ۴۱؛ تجربهٔ دینی، ص ۱۷؛ ویلیام هورده: راهنمای الاهیّات پروتستان، ص ۴۰، تـرجـمه طـاطهوس میکائیلیان، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۶۸ ش.

۱۴. ر.ک: ویلبام جیمز: دین و روان، ص ۱۱۵، ترجمه مهدی قائنی،دارالفکر، قم، بی تا؛ تجربهٔ دینی، ص ۲۴.

۱۵. ر.ک: و.ت. استیس: عرفان و فلسفه، ص ۲۳، ص ۳۱، تىرجىمهٔ

بهاءالدین خرمشاهی، انتشارات سروش، تهران، ۱۳۶۱ ش.

 ایان باربور: علم و دین، ص ۱۳۱، ترجمه بهاءالدین خرمشاهی، مرکز نشر دانشگاهی، تهران، ۱۳۶۲ ش.

#### 17. Constructive thesis.

 عقل و اعتقاد دینی، ص ۲۴۳، تبجربهٔ دیننی، ص ۱۷۳؛ علی رضا قائمی نیا: وحی و افعال گفتاری، ص ۱۱۲.

علم و دین، ص ۱۳۱، و نیز راهنمای الاهیّات پروتستان، ص ۶۳ ـ
 ۹۳.

۲۰. همان، ص ۱۴۵.

 ۲۱. همان، ص ۳۵؛ جان هیک: فلسفهٔ دین، ص ۱۳۳، ترجمهٔ بهرام راد، انتشارات الهدی، تهران، ۱۳۷۲؛ نامه مفید، ش ۱، ص ۴۲.

۲۲. نقل از: الوحى المحمّدي، ص ٣٥.

۲۳. در اندیشهٔ اقبال، جایگاه عقل در مسألهٔ شناخت به «عقل استقرابی» محدود می شود و منابع معرفت را چنین تحدید می کند: أ. طبیعت؛ ب. تاریخ؛ ج. عقل استقرابی؛ د. تجربه درونی. (احیای فکر دینی در اسلام، ترجمهٔ احمد آرام، ص ۱۴۶ به بعد، نشر پژوهشهای اسلامی، تهران، بی تا)

۲۴. ر.ک: همان، ص ۱۴۸.

۲۵. همان، ص ۱۴۴.

۲۶. همان، ص ۱۴۶.

۲۷. همان، ص ۱۴۴ و ۱۴۵.

۲۸. همان، ص ۱۴۵.

 بسط تجربهٔ نبوی، ص ۱۰، ۲۱، ۲۵، مؤسسهٔ فرهنگی صراط، تهران، ۱۳۷۹ ش؛ صراطهای مستقیم، ص ۱۱ و ۱۳، مؤسسهٔ فرهنگی صراط، تهران، ۱۳۷۷.

۳۰ ایمان و آزادی، ص ۵۷، طرح نو، تهران، ۱۳۷۶ ش.

۳۱. احمد نراقی: رسالهٔ دینشناخت، ص ۵۹ و ۸۶، طرح نـو، تـهران، ۱۳۷۸ شش.

٣٢. مجلَّهُ آفتاب، ش ١٥، ص ۶.

۳۳. عبدالکریم سروش: مجله آفتاب ش ۱۵ و نیز، بازتاب انـدیشه، ش ۲۷، ص ۶۰.

٣٤. همو، مجلَّهُ آفتاب، ش ١٥، ص ٧٣.

۳۵. همان، ص ۷۱.

۳۶. وسایل الشیعه، ج ۱۸، ص ۵۵۵؛ امالی شیخ مفید، ص ۵۳ و بحار، ج ۷۹، ص ۲۰۶.

٣٧. العمدة لابن البطريق، ص ٤٣٢.

۳۸. على اكبر غفارى، دراسات في علم الدراية، ص ٧٤.

۳۹. برای توضیع بیش تر دربارهٔ ناسازگاری اسلام با سکولاریزم، ر.ک:: نگارنده، سکولاریزم در مسیحیت و اسلام، بخش دوم، مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، قم، ۱۳۷۸ ش.

۴۰. ر.ک: فصوص الحکم، فص یوسفی، ص ۱۰۴، انتشارات الزهراء،
 تهران، ۱۳۷۰؛ کلمات مکنونه، ص ۱۱؛ مصباح الهدایه، ص ۶۶، ۸۶
 و ۱۰۹، صحیفهٔ اسام، ج ۱۸، ص ۲۶۱ و تعلیقات علمی

شرح الفصوص، ص ۱۴۹؛ سيد حيدر آملي: المقدمات من كتاب نص النصوص، ص ۴۰۷ به بعد، انتشارات توسعه، نهران، ۱۳۶۷ ش.

۴۱. فصوص، ص ۹۳. برای توضیح بیش تر، ر.ک: اثولوجیا، ص ۲۹۳؛ الاهیّات شفا، ص ۴۰۲؛ شرح حکمة الاشراق؛ ص ۳۴۲: گوهر مراد، ص ۳۷۰.

۴۲. ر.ک: صدرالدین قونوی: رسالة النصوص، ص ۷۴؛ مفتاح غیب الجمع والوجود، ص ۶۹؛ عبیدالرزاق الکاشانی: اصطلاحات الصوفیه، ص ۱۱۸ ، مصباح الهدایه، ص ۶۴.

۴۳. از پیامبر آلگزشگان روایت شده است که: «اوّل ما خلق الله نــوری.» (عوالی اللئالی، ج ۴، ص ۹۹؛ بحار الانوار، ج ۱۵، ص ۳۴). «اول ما خلق الله روحی». (بحار الانوار، ج ۵۴، ص ۳۰۹)

۴۴. نقل از: سعیدالدین فرغانی: مشارق الدراری، ص ۶۵۷، انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، قم، ۱۳۷۹ ش.

دمن به ظاهر گرچه ز آدم زاده ام لیک مسعنا جدجد افستاده ام، ۴۵. حضرت علی طلیا می فرماید: «نسحن صنائع الله و الخلق صنائع لنا». (نهج البلاغه، نامهٔ ۲۸) «کنت ولیا و آدم بین المهاء والطین».

(عوالی اللئالی، ج ۴ ص ۱۲۴؛ جامعالاسرار و منبعالانوار، ص ۴۶۰) ۴۶. ینایبع الموده، ج ۱، ص ۹.

٤٧. بحارالانوار، ج ١٤، ص ٢٠٢.

۴۸. امام على المنافج مى فرمايد: «انا القلم الأعلى انا اللوح المحفوظ انا الكتاب المبين اناالقرآن الناطق... اناالاول و اناالاخر». (مشارق انواداليمين، ص ۱۵۹) پيامبر اسلام درباره همراهى حضرت على لمنافج با همه پيامبران مى فرمايد: «بُعِثَ على مع كل نبى سرا و معى جهرا». (جامع الاسوار و منبع الأنوار، ص ۴۰۱)

۴۹. یکی از محققان معاصر می نویسد: «عقل اوّل [= پیامبر اسلام] بدون تجافی از مقام خود متنزّل گردید و با قبول سیر و عروج به عالم شهادت تنزل نموده و بعد از ظهور به صور بسایط و عروج به عالم معدنی و نباتی و حیوانی و استوار در رحم وطئ درجات نباتی و حیوانی، لباس انسانی دربرنمود و به طرف مقصد اصلی روان گسردید و سسرانجام به عقل اوّل مستصل گردید».

(سیدجلال الدین آشتیانی: مقدّمه مصباح الهدایه، ص ۱۵۲)

۵۰ «حقیقت محمدیه و عین ثابت او متکفّل تربیت او بود. چه آنکه حقیقت هر موجود عبارت است از نحوهٔ تعیین او در علم حق و تعیّن آن حقیقت در علم جامع جمیع تعیّنات و حقایق است». (سیدجلال الدین آشنبانی: مقدّمهٔ مصباح الهدایه، امام خمینی، ص ۱۵۲)

۵۱ در تقریر بحث چگونگی وحی پیامبران و پیامبر اسلام بیش تر وامدار مباحث دقیق و شفاف امام می در آثار عرفانی اش هستم. ۵۲ «اعلم انالمیزان فی مشاهدة الصورالغیبیة هو انسلاخ النفس عن الطبیعة والرجوع الی عالمهاالغیبی فیشاهد اولاً مثالها المقید و بعده المثال المطلق الی الحضرة الاعیان بالتفصیل الذی یشیر الیه المصنف. والانسلاخ قد یکون فی النوم عند استراحة النفس عن التدبیرات البدنیة فیقدر صفاء النفس یتصل بالعوالم الغیبیة فیشاهد الحقائق الغیبیة فعند ذلک یتمثل تلک الحقیقة فی مثالها فیشاهد الحقائق الغیبیة

حسب عادات النفس و مأنوساتها فبحتاج الى النعبير». (تعليقات على شرح الفصوص، ص ۳۶، مؤسّسة پاسدار اسلام، قم، ۱۴۱۰ ق) ۵۳. الفتوحات، ج ۲، ص ۷۸ و ۷۹.

۵۴ فصوص الحكم، فص يوسفى، ص ٩٩ و ١٥٠.

۵۵. شرح قیصری بر فصوصالحکم، ص ۶۸۴.

۵۶. مشارقالدراری، ص ۴۷۹.

۵۷. ر.ک: همان، ص ۵۳۷.

۵۸. تعلیقات علی شرح فصوصالحکم، ص ۳۶ و ۳۷.

۵۹. مصباح الهدایه، ص ۷۶.

۶۰. همان، ص ۱۹۴.

۶۱. فصوص، فصّ عيسوي.

۶۲. همان، فصّ شیثی، ص ۶۳ و ۶۴.

۶۳ تائیه، مندرج در مشارق الدراری، ص ۴۹۶.

۶۴. همان، ص ۶۴۵.

۶۵. تعلیقات علی شرح الفصوص، ص ۱۸۰ و ص ۴۱؛ شرح دعاءالسحر،
 ص ۶۶ و ۷۷، مؤسسهٔ ننظیم و نشر آثار امام، نهران، ۱۳۷۴ ش.

۶۶. همان، ص ۱۸۲؛ مصباح الهدایه، ص ۳۰، با مقدّمهٔ سیدجلال الدین آشتیانی، مؤسّسهٔ تنظیم و نشر آثار امام، تهران، ۱۳۷۲ ش.

۶۷. شرح دعاءالسحر، ص ۷۷ و ۷۸.

۶۸. مصباح الهدایه، ص ۸۳.

۶۹. تعلیقات الفصوص، ص ۸۳ و ۸۴.

۷۰. همان، ص ۶۲.

٧١. شرح دعاءالسحر، ص ٧٨.

٧٢. تعليقات فصوص، ص ٣٤.

٧٣. ر. ک: اسفار، ج ٧، و ٢۶ به بعد.

۷۴. مُمدَّالهِمَم در شرح فصوصالحکم، ص ۷، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، تهران، ۱۳۷۸ ش.

٧٥. تعليقات الفصوص، ص ٣٤.

٧٤. صحيفة نور، ج ١٩، ص ١٧١.

۷۷. همان، ج ۱۹، ص ۲۷۸ و ۲۷۹.

٧٨. آداب الصلواة، ص ٣٢١.

٧٩. الفتوحات، ج ٤، ص ٢٠٢.

۸۰. مشارقالدراری، ص ۵۳۷.

۸۱. مهر تابان، ص ۳۰۸ و ۳۰۹.

۸۲. همان، ص ۳۱۱.

۸۳ همان، ص ۳۵۰.

۸۴ تفسیر موضوعی قرآن، ج ۱، ص ۵۰، مرکز نشـر فـرهنگی رجـاء،تهران، ۱۳۶۳ ش.

۸۵. همان، ص ۴۸.

۸۶. همان، ص ۴۴.

۸۷. همان، ص ۴۳.

۸۸ ر.ک: نگارنده: نوّت، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشهٔ اسلامی، که به زودی تقدیم ارباب معرفت خواهد شد.